

# ابن شہاب زہری اور امام لیث بن سعد رحمہم اللہ کے خط کی بابت غامدی صاحب کی عظیم خیانت

## کاوش محمد مدرس علی راؤ

قارئین کرام! جیسا کہ آپ حضرات کو معلوم ہے کہ غامدی صاحب قرآن مجید کی صرف ایک قراءت کو تسلیم کرتے ہیں اس کے علاوہ بقیہ تمام قراءات کو عجم کا فتنہ قرار دیتے ہیں لہذا اسی سلسلہ میں غامدی صاحب نے اپنے اس باطل موقف کی تائید میں اپنی کتاب ”میزان“ کے صفحہ 31 پر قراءات کے حوالے سے صحاح میں جواحدیت مبارکہ موجود ہیں انکے متعلق لکھتے ہیں کہ... ”صحاح میں یہ (احادیث۔ نقل) اصلاً ابن شہاب زہری کی وساطت سے آئی ہیں۔ آئمہ رجال انہیں تدليس اور ادراج کا مرکب تو قرار دیتے ہیں، اس کے ساتھ اگر ان کے وہ خصائص بھی پیش نظر ہیں جو امام لیث بن سعد نے امام مالک کے نام اپنے ایک خط میں بیان فرمائے ہیں تو ان کی کوئی روایت بھی اس طرح کے اہم معاملات میں قابل قبول نہیں ہو سکتی۔“

(ملاحظہ فرمائیں میزان طبع پنجم دسمبر 2009 صفحہ 31)

(نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 1 اور 2)

1

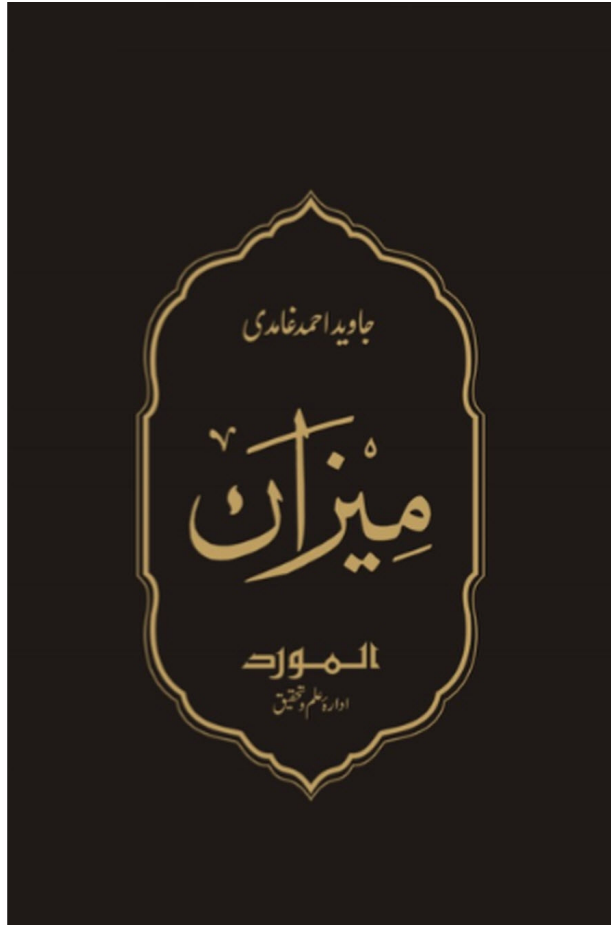
اصل و مادی

دوم یہ کہ اس کی واحد مقول توجیہ اگر کوئی بوسکتی تھی تو کوئی بوسکتی تھی کہ ”سبعة احرف“ کو اس میں افادات اور بیوں پر مقول کیا جائے، لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ روایت کا متن یہ اس کی تردید کر دیتا ہے۔ فرش جام اور عمر فاروق، دہن دو بزرگوں کے مابین اختلاف کا ذکر اس روایت میں ہوا ہے، دونوں قریبی ہیں جن میں طاہر ہے کہ اس طرح کی اختلاف کا ذکر میں کیا جاسکتا۔

سوم یہ کہ اگر اگلے قبیلوں کے فرادیں بھی ہوتا تو ازول (ازول کیا گیا) کا لفظ اس روایت میں ناقابل توجیہ ہی تھا اس لیے کہ قرآن نے اپنے محقق یہ بات پر ای صراحت کے ساتھ بیان فرمائی ہے کہ ”فیلش“ کی زبان میں نازل ہوا ہے۔ اس کے بعد یہ بات تو پہلے تھی، مانی جائیں کہ مخفف قبیلوں کا وہ اپنی زبان اور لہجے میں چڑھتی ہے اجازت دی گئی تھیں یہ بات کس طرح اپنی جانے کی کارشناختی ہے اسے مخفف قبیلوں کی زبان میں اتنا تھا؟

چہارم یہ کہ شام کے بارے میں معلوم ہے کہ فیلش کو دن ایمان لائے تھے۔ لہذا اس روایت کو مابینے تپاہت بھی مانتا ہوئی کہ فیلش کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق صحابہ، یعنی عکس کو دید نا عمر جیسے شب و روز کے ساتھ بیان کا ملینیں، کچھ تھے کہ قرآن مجید کا اس پہلے چکر اس سے مخفف طریقہ پر لوگوں کو پڑھا دیتے ہیں جس طریقہ سے دو مذہبیں مسلمانیک آپ کی زبان سے علاقوں اسے شناخت اور آپ کی بہایت کے طلاق آپ سے سنبھالنے اور سنبھالنے میں مخوک کرتے رہے ہیں۔ فرش اندھہ کو کرتے کہ کسی عین بات ہے اور اس کی دو کہاں کپاں پر بحکم ہے؟ یہی مخالف اس روایت کی بھی ہے جو سہ ناصدیق اور اس کے بعد سیدنا عثمان کے دو میں قرآن کی تحقیق و تدوین سے متعلق حدیث کی کتابوں میں نقل ہوئی ہے۔ قرآن مجید کا اس بحکم ایضاً بیان ہوا اس مخالف میں بالآخر حکیم ہے کہ وہ برادر اسٹالنی کی بہایت کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سخن جیسا محتوى مرتبت ہوا ہے ایسا یہ روایت اس کے برخلاف ایک دوسری ایسا دوست اسٹالنی کی بہایت کے مطابق اس کی تحقیق و تدوین کے لیے بیان و بحکم ہے جو صحیح میں یا اصل ابن شہاب زہری کی وساطت سے آئی ہے۔ رجال انہیں تدليس اور ادراج کا مرکب تو اور ایسی ہیں، اس کے ماتحت اگر ان کے وہ خصائص بھی پیش نظر ہیں جو امام لیث بن سعد نے امام مالک کے نام پر ایک خط میں بیان فرمائے ہیں تو ان کی کوئی روایت بھی اس طرح کے اہم معاملات میں قابل قبول نہیں ہو سکتی۔ دیکھتے ہیں:

”اور ہم اگر جب ابن شہاب اختلاف کہیں اذل افیاء، و اذا کاتبہ بعضنا فربما کتب تشاءات سائیت اذل اور میں میں کوئی جب اس سے فی الشیء الواحد علی فضل رأی و علمہ لکھ کر دریافت کر تو تم میں مغلب کے باوجود بخلاف اثنا نوع یقین بعضها بعض، ولا یشعر ایک ہی چیز کے متعلق ان کا جواب تن طرح کا ہوا کرتا تھا



جاوید احمد غامدی

میزان

المورد

ادارہ علم و تحقیق

بالذی مضی من رأیہ فی ذلك الامر، فهو  
الذی یدعونی الی ترك ما انکرت ترکی ایاہ.  
بات کا احساس ہی نہیں ہوتا تھا کہ وہ اس سے پہلے کیا کہہ  
(تاریخ یکجیہ بن میمن، الدوری ۱۰۹۶/۲)

چھپو راتی، حتماً نے پسند نہیں کیا۔"

یہ ان روایتوں کی تیقیت ہے، لہذا یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے جو ہمارے صراحتی سے اس کے علاوہ اس کی تقریباً تین تقریبیوں میں لکھی ہوئی ہیں۔ یہ مدرسوں میں پڑھی اور پڑھائی جاتی ہیں، اس میں لوگوں نے اختیار کر لکھی ہیں، وہ سب انھی فتویں کے باقیت ہیں جن کے اثرات سے ہمارے علموں کا کوئی شعبہ، افسوس ہے کہ مکھوٹنیہیں رہ سکا۔

ان کی ابتداء و سلسلت ہے کہ عرضہ اخیرہ سے پہلے کی قراءت پڑھنے لوگوں کے اصرار اور اس میں روایوں کے ہو و نہیں ہی سے ہوئی ہو، لیکن بعد میں انھی محکمات کے تحت جو وضع حد بیٹھ کا باعث ہوئے ان قراءتوں کے فروغ کا یہ عالم ہوا کہ بنوامیکی حکومت کے اختتام تک یہ دیوبیوں کی تعداد میں مظہر عالم آپ سچی تھیں۔ بیان کیا جاتا ہے کہ ابو عیینہ قاسم بن سلام نے، جن کی وفات ۲۲۲ھ میں ہوئی، ان میں سے پہلیں کتاب ایضاً کیا تھا۔ اپنی کتاب میں آپ کیا تھا! اس وقت جو سمات قراءت میں مشورہ ہیں، یہ ابو عکبر بن جوہا بن جہاں نے تیری صدی کے آخر میں کسی وقت متفقی کی تھیں۔ لہذا یہ بات اعلیٰ طور پر مانی جاتی ہے کہ ان کی کوئی تعداد تین ہیں کی جاسکتی، بلکہ جوہہ قراءت قرآن ہے سکی سند صحیح ہو، جو صاحفہ مغلیقی سے احتالی آئی، مواقف رتکی ہو اور کسی نہ کسی پہلو سے عربیت کے طلاقی قراری جائے۔ ان میں سے لفظ کو لوگ متواتر کہتے ہیں، دراصل حالیہ ان کی جو سندیں کتابوں میں موجود ہیں، انھیں دیکھنے کے بعد اس بات میں کوئی شہر باقی نہیں رہتا کہ یہ محس احادیث ہیں جن میں سے اکثر کے راوی ائمہ رجال کے نزدیک محسوس ہیں۔ چنانچہ قرآن متواتر تو ایک طرف، انھیں کوئی صاحب نظر حدیث کی حیثیت سے سمجھ آسائی کے سامنے نہیں کر سکتا۔

#### الغافلکی ولالت

دوسرا سوال کا جواب یہ ہے کہ الفاظ کی ولالت سے متعلق یہ ساری تقریر ہی مغل نظر ہے۔ دنیا کی ہر زندہ زبان کے الفاظ و اسالیب جن مفہوم پر لالات کرتے ہیں، وہ سب متواترات پر مبنی اور ہر لفظ سے بالکل قطعی ہوتے ہیں۔ لفظ و خواہ اور اس طرح کے زیر بحث نہیں ہوتی۔ جن الفاظ و اسالیب کو شاذ اور غریب کہا جاتا ہے، وہ بھی اپنے مشوہد کے لفاظ سے نہیں، بلکہ اپنے استعمال کی قلت و کثرت، اور سنت اور پڑھنے والوں کا علم و اطلاع کے لفاظ سے شاذ اور غریب کہلاتے ہیں۔ لفظ اور مفہم کا سفر کر کر الگ الگ نہیں ہوتا، وہ جب تک مستعمل رہتا ہے، اپنے مفہم کے سامنے مستعمل رہتا ہے۔ ہم کی لفظ کے

دوم یہ کہ اس کی واحد محقق توجیہاً اگر کوئی ہو سکتی تھی کہ سبعة احرف، کو اس میں عربوں کے مغلنے لفاظ اور لہجہوں پر مچھل کیا جائے لیکن تمدھی میں روایت کا متن ہی اس کی تردید کر دیتا ہے۔ شفചس جاتا ہے کہ بشام اور غرفاروں، جن دو زرگوں کے مابین اختلاف کا ذکر اس روایت میں ہوا ہے، دونوں قریبی میں، جن میں ظاہر ہے کہ اس طرح کے کی اختلاف کا تصویر نہیں کیا جا سکتا۔

سوم یہ کہ اختلاف الگ الگ قبیلوں کے افراد میں بھی ہوتا تو انزل (نالہ کیا گیا) کا لفاظ اس روایت میں ناقابل توجیہ ہی تھا، اس لیے کہ قرآن نے اپنے مغلنے لفاظ بات پر مصادرت کے ساتھ بیان فرمائی ہے کہ وہ قریبی کی زبان میں نالہ ہوا ہے۔ اس کے بعد اس بات کے نتھیں ہے کہ مغلنے قبیلوں کو اسے اپنی اپنی زبان اور لہجہ میں پڑھنے کی وجہ سے اپنے مغلنے لفاظ بات کی مغلنے قبیلوں کی زبان میں اتنا راتھا؟

چہارم یہ کہ بشام کے بارے میں معلم ہے کہ فتح مکہ کے دن بیان لائے تھے۔ لہذا اس روایت کو مانیے تو یہ بات بھی ماننا پڑتی ہے کہ فتح کے بعد سر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جلیل الفرق رضاحا، یہاں تک کہ سیدنا عمر جیسے شب و روز کے ساتھی بھی اس بات کا علم نہیں رکھتے تھے کہ قرآن مجید کا آپ چکے چکے اس سے مغلنے طریقے پر لوگوں کو ہو جادیتے ہیں جس طریقے سے وہ مغلنے قبیلوں سال تک آپ کی زبان سے علیحداً اسے سنبھلے تو آپ کی بڑیت کے طبق اسے سنبھلے اور سفیدیوں میں محفوظ کرتے رہے ہیں۔ شفচس اندازہ کر سکتا ہے کہ کبھی عینیں بات ہے اور اس کی زد پہاں کہاں پڑھتی ہے؟ بھی محاملہ اور روایتوں کا بھی ہے جو سیدنا صدیق اور اُن کے بعد سیدنا عثمان کے دور میں قرآن کی حق و تدین سے متعلق حدیث کی کتابوں میں لفظ ہوئی ہے۔ قرآن، جس کا اس بحث کی ابتداء میں بیان ہوا، اس معاشرے میں بالکل صریح ہے کہ وہ برادرست اللہ تعالیٰ کی بڑا بیت کے مطابق اور سر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحن حیات مرتب ہوا ہے لیکن یہ روایتیں اس کے برخلاف ایک دوسری ہی داستان سانی ہیں جسے میر قرآن کیوں کرتا ہے اور دوں عقلى اسکی طرح مانے کے لیے تیار ہو سکتی ہے۔ صحاب میں یا اصل امن شہاب زہری کی مساحت سے آئی ہیں۔ ائمہ رجال اسیں مذہب اور ادراج کا مرکب تو قرار دیتے ہیں، اس کے ساتھ اگر ان کے، خصائص بھی پیش نظر ہیں جو امام ایسے نام سے اسکے لیے مغلنے لفاظ میں لفظ میں بیان فرمائے ہیں تو ان کی کوئی جب اُن سے کوئی جب اُن سے لفظ تھے تو بہت سے

”اور ہم لوگ جب اُن شہاب سے ملے تھے تو بہت سے تقاضات سامنے آتے اور ہم میں سے کوئی جب اُن سے لکھ کر دیافت کرتا تو علم و عقل میں فضیلت کے باوجود ایک ہی چیز کے متعلق اُن کا جواب تن بن طرح کا ہوا کرتا تھا۔“ و کان یکون من ابن شہاب اختلاف کنیر  
اذال لفیہا، و اذا کاتبہ بعضنا فربما کتب  
فی الشیء الواحد علی فضل رأیہ و علمہ  
بثلاثة انواع ينقض بعضها بعضاً، ولا يشعر

غامدی صاحب نے اپنی اس تحریر میں مستشرقین کے طریق پر عمل کرتے ہوئے ابن شہاب زہری رحمہ اللہ کی ثقاہت کو ضعیف و محروم قرار دینے کی بھرپور کوشش کی ہے اور اس کے لیے غامدی صاحب نے امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کے اس خط کا حوالہ دیا جوانہوں نے امام مالک رحمہ اللہ کی طرف لکھا تھا۔

آئیے پہلے ہم امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کے اس خط کی حقیقت آپ حضرات کی خدمت میں پیش کر دیتے ہیں جس سے آپ کو کامل یقین ہو جائے گا کہ غامدی صاحب علم کی دنیا میں کتنے بڑے خائن ہیں۔ اس کے بعد ہم آئمہ محدثین اور آئمہ فقہاء اور ائمہ معاصر علماء کرام کی آراء نقل کریں گے جس سے انکی ثقاہت کا بھی آپ کو علم ہو جائے گا۔

1: پہلی بات تو یہ ہے کہ غامدی صاحب نے امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کے جس خط سے استدلال کیا وہ خط "اعلام الموقعین" کتاب میں پایا جاتا ہے اور "اعلام الموقعین" کوئی اسماء الرجال کی کتب نہیں ہے۔ غامدی صاحب کو یہ چاہیے تھا کہ اگر ابن شہاب زہری رحمہ اللہ کی شخصیت پر بحث کرنی ہی تھی تو اسماء الرجال کی کتب میں موجود آئمہ جرح و تعلیل کے اقوال کی روشنی میں کرتے۔

2: دوسری بات یہ ہے کہ امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کا وہ خط جس کا حوالہ غامدی صاحب نے دیا ہے وہ قریباً تین صفحات پر مشتمل ہے جس میں سے غامدی صاحب نے اپنی پسند کی چند سطیریں اخذ کر لیں اور حقیقت کو چھپا لیا۔

جبکہ اگر امام لیث رحمہ اللہ کے اس خط کا مطالعہ کیا جائے تو یہ بات بکل واضح ہو جاتی ہے کہ امام لیث بن سعد رحمہ اللہ نے جو خط امام مالک رحمہ اللہ کو لکھا ہے اس کا موضوع "امام لیث اور امام مالک رحمہم اللہ کے درمیان ایک فقہی مسئلہ میں اختلاف ہے۔" اور وہ یہ اختلاف ہے کہ امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کے نزدیک "عمل اہل مدینہ" کے خلاف فتویٰ دینا جائز ہے جبکہ امام مالک رحمہ اللہ اس کو ناجائز سمجھتے تھے۔

اس پر امام لیث بن سعد رحمہ اللہ نے امام مالک رحمہ اللہ کو خط لکھا جس میں مدینہ کے علماء کے باہمی اختلاف اور ان کی آراء کے کمزور پہلوؤں کو اجاگر کیا تھا اور ان علمائے مدینہ میں ایک ابن شہاب زہری رحمہ اللہ بھی تھے۔ یہ تو ایک فقہی اختلاف ہے جس کی کچھ عبارت کو جناب غامدی صاحب نے درمیان سے اٹھایا اور اسے امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کی ابن شہاب زہری رحمہ اللہ پر تقيید کے عنوان سے پیش کر دیا جبکہ امام لیث بن سعد رحمہ اللہ نے امام زہری رحمہ اللہ کے علم حدیث میں مقام و مرتبہ کو بیان کرتے وقت اسی مبالغے کا اظہار کیا ہے جو کہ تمام علمائے جرج و تعداد میں منقول ہے۔

"وقال ليث: مارايت عالمًا قط أجمع من ابن شحاب ولا أكثربعما منه۔"

لیث نے کہا: کہ میں نے ابن شہاب زہری رحمہ اللہ سے زیادہ جامع العلوم کسی عالم کو نہیں دیکھا اور نہ ہی ان سے بڑے کسی عالم کو دیکھا ہے۔" (ملاحظہ فرمائیں کتاب التذکرۃ بمعروفة الرجال الکتب العشیرہ صفحہ 1594)

كتاب التذكرة

مختصر لرجال الدين العاملين

لأئمة الحنفية ومالكية وشافعية والحنفية والشافعية

٧٦٥ - ٧٦٥

٦٣٦٩ - محمد بن مسلم بن عبد الله بن شهاب الْأَفْرَيِّ ، أبو يكر المدنى ، أحد الأعلماء ، نزل الشام : روى عن سهل بن سعد ، وأ ابن عمر ، ٦٢٠٨ / باب وجابر ، وأنس ، وغيرهم من الصحابة . ونُخَلَّى من بدمهم . وعنه « قد » ، « ك » و « عطاء » ، ابن أبي زجاج ، وعمر بن عبد العزيز ؛ وهما من شوشه ، وعمر بن ديار ، وعمران بن مالك ، وأبا يحيى ، والأزاعي ، والليث ، وأبا جرج ، وخلق كثير . قال أبو يكر بن مخنثوبه : أى عشرة من أصحاب النبي ﷺ ، وكان من أستاذن أهل زمان ، وأئسهم ببيان الأعيان ، وكان فقيها فاضلاً . وقال الليث : ما زارت عالماً فلماً أجمع من ابن شهاب ، ولا أكثر علماً منه . قال : وكان ابن شهاب يقول : ما استدرعت قلبي شيئاً فط نسيته . وقال ابن المديني ، وغير واحد : مات سنة أربع وعشرين وثلاثين . ( ٤ )

٦٣٧٠ - محمد بن مسلم بن عثمان الْأَوَّزِيُّ الْمَخْفَفُ ، المعروف بابن وازة ، روى عن آدم بن أبي إبراهيم ، وأبي عاصم ، وأبي المنذر ، وأبي عاصم ، وعنه « ن » ، وأبي البخاري ، والذهبي ، وخلق . وثقة « ن » ، وغيره . وقال الخطيب : كان مفتياً على إقليم شافعياً فقيها . وقال غيره : مات بالوئى سنة عصرين وسبعين . ( ٥ )

٦٣٧١ - محمد بن أبي الوضاح الفضاحي ، أبو سعيد

٦٣٦٩ - تهذيب ( ص ٥٠٦ ) رقم ( ٦٢٩٦ ) قال ابن حجر : « الفقيه المحافظ ، متفق على مجلده وكتابه . وهو من رواد فلفة الراية » . تهذيب الكمال رقم ( ٦٢٦٠ ) . ( ٤١٩٢١ ) .

٦٣٧٠ - تهذيب ( ص ٥٠٧ ) رقم ( ٦٢٩٧ ) قال ابن حسبر : « فقه حافظ . من المأذنة شفاعة » .

ـ تهذيب الكمال رقم ( ٥٦٠٧ ) ( ٤٤٤/٤٢ ) .

ـ محمد بن مسلم بن مهران ( ت ) . وقال : ابن إبراهيم بن مسلم بن مهران . تقدم . [ ٥٨٣٤ ]

٦٣٧١ - تهذيب ( ص ٥٠٧ ) رقم ( ٦٢٩٨ ) قال ابن حجر : « مشهور بكتابه : صدوق بهم ، من المأذنة . مات بعد الشافعى . ( خت ) .

ـ تهذيب الكمال رقم ( ٥١٠٨ ) ( ٥٢/٢٦ ) ( خت ) .

امام ایش بن سعد رحمہ اللہ کے خط کا حوالہ.....

(ملاحظہ فرمائیں اعلام الموقیعین جلد 2 صفحہ 109)

3

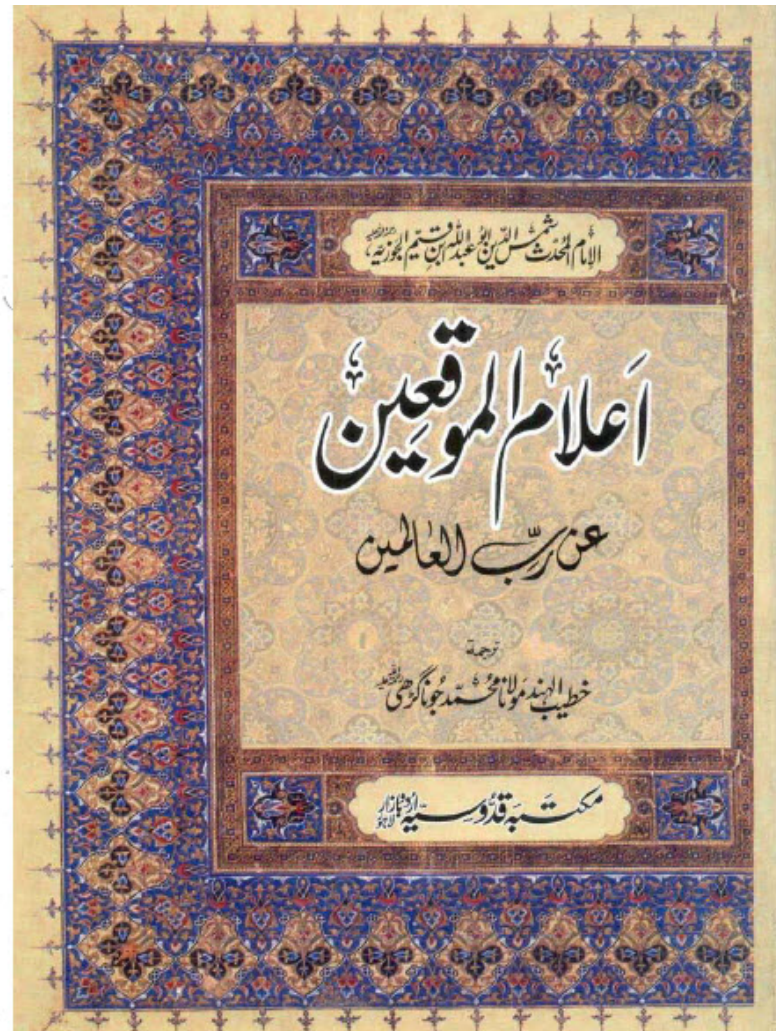
109

العلام الموقیعین

رسول اللہ ﷺ میں اختلاف نہیں کرنے دیتے تھے۔ کسی امر کو جس کی تفسیر قرآن نے کی ہو جس پر مل رسال اللہ ﷺ کیا ہو وہ نہیں چھوڑتے تھے۔

حضرت ﷺ کے بعد جس مسئلہ میں خود رضوی ان پاکستانی حضرات نے کیا تھا وہ بھی ایسیں سکھا دیتے تھے۔ جب کوئی ایسا امر آتا ہے جس میں صرکے باشام کے عروق کے اصحاب رسال اللہ ﷺ سے پوچھا ہوتا ہو۔ ان جیسی نہادوں میں سے کسی نہیں میں اور پھر وہ یہ اپنے بڑا ہوا۔ اس کے ساتھ اُنھوں نے اور کوئی حکم نہ دیا تو تھا رے تو مسلمانوں کو اُجھے ہرگز چاہیج سیس کر کوئی ایسا امر نہ کر سکی جس پر ان حکایات کا عمل نہ ہو۔ ان کے ساتھ ان کے تین گھنیں کا عمل ہو۔ پاکستانیوں اس بات کے کر اس کے بعد حکایہ میں اُنھوں نے اختلاف پیدا ہوا۔ اُنکی اس سے پوری طرح واقعہ ہو جاتا آپ کو لکھتا ہے جس کا نام ہے۔ پاکستانیوں میں بھی خودوں میں اختلاف رہتا ہوا۔ سید بن سبیب چیزیں میں تعلیل اللہ تعالیٰ اور اُنکی کے ہمچلے اور تین گھنیں نے بھی اختلاف کے اور خست تر اختلاف ہوتے۔ پھر ان کے بعد والوں میں اختلاف پڑے میں نے ان کی جلوسوں میں مددیں شریف و فیروں میں شرکت کی۔ اس وقت ان کے بڑے ایمان شاپ اور ربیعہ بن الی عبید الرحمن تھے رحمۃ اللہ تعالیٰ۔ حضرت ریبہ کے بھن اختلاف ساکل تھے جیسیں آپ طوب جاتے ہیں۔ میں نے اپنی مسندوں میں آپ جو ان کے ہارے میں فرماتے تھے خانے اور بھی ذی راسے بزرگ الہ مسند کے اقوال ان کے ہارے میں تھے۔ یہ حضرت مسیح بن سید اور عبید اللہ بن عمر اور کثیر بن فرقہ و میریہ وہ ان سے بڑی عمر کے تھے۔ پھر ان کے آپ تک آگر ان کی بھن سے الگ ہو گئے۔ خودوں نے اور آپ نے اور عبد الرحمن بن عبد اللہ نے ریبہ کے ان بھن ساکل پر بطور حکم کے تھے فاکس کیا تھا۔ آپ روپوں میں موقوفیتیں میں تھے۔ میں جن چیزوں پر الگ کرنا تھا آپ بھی جسے اللہ میں میرے ہم تو تھے۔ پاکستانیوں کے بھرٹ حضرت نام ریبہ ہٹک کے پاس بہت ہی خوبیر کت ہی اور بھر کی اچھیلی اور زیان کی یافت اور فضل و پورگی تھی۔ ان کی روشن اسلام خلویوں سے قابل تھی وہ اپنے دوستوں سے پر خود پیش کرتے تھے۔ بالخصوص ہم سے اللہ ان پر رحمت کرے ایسیں بکش دے اور ان کے اعمال سے بخوبی دو دوستے۔ ان شاپ کے اختلاف ساکل بھی کچھ کم رہتے تھے بلکہ ایسا بھی ہوا ہے کہ جب انھوں نے کسی سوال کا جواب لکھا تو بخوبی فضیلت، علی، و فوٹوں کے تین تین جگہ اپنی ایک خوبی میں ملاجھ کیا ایک بات کے خلاف رو سری کر گئے یہ بھی نہ معلوم رہا کہ پہلے میں اس کا کیا فتح دے چکا ہے۔

یہ وجہ ہے جن کی بھاپ میں نے اپنی مدد کے بعض قوتوں کا خلاف کیا۔ جس پر آپ غصے ہو گئے ہیں۔ (۱) مثلاً بارش کی رات میں دو نمازوں کے میچ کرنے کا مسئلہ۔ ظاہر ہے کہ قلام کی بارش مدد کے بہت زیادہ ہوتی ہے لیکن ان میں سے کوئی ایام کی بارش والی رات نہیں لکھا لاگے۔ ان میں حضرت ابو عبیدہ بن جراح ہٹکتے تھے، حضرت خالد بن ولید ہٹکتے تھے، حضرت یزید بن عیاض تھے، حضرت عمرو بن ماس تھے۔ حضرت معاذ بن جبل ہٹکتے تھے۔ جن کی بیت فربان رسول ﷺ کے کھال و حرام کو تم سب سے زیادہ جانشی والے حضرت معاذ بن جبل ہیں۔ یہ قول بھی ہے کہ حضرت معاذ ہٹکتے تھے، خالد بن ولید ہٹکتے تھے، سردار بن کر قیامت کے دن اور پھر لیلے پر کھڑے ہوں گے۔ اسی طرح ان میں شریح بن حسنة، ابو درداء، جمال بن ریاض تھے، مسیح حضرت ابو زرہ اور حضرت نبی بن عموم اور حضرت سعد بن وقاص تھے۔ جس میں ستر بڑی صحابہ تھے، اور بھی مسلمانوں کا کوئی فخر حکایہ نہیں تھا۔ تلہ عراق میں حضرت ان سو مسجدوں پر تھے۔ خیالیں میں ملکان اور عمارتیں صحنیں ہوتی تھے۔ میں ایسا موسیٰ من حضرت ملی ہو گئی برس تک رہے۔ آپ کے ساتھ بھی بہت سے حکایات



غامدی صاحب نے کمال ہوشیاری کیسا تھا امام لیث رحمہ اللہ کی فقہی مسائل کے اختلاف پر امام زہری رحمہ اللہ کی بابت کی جانے والی تنقید کو حدیث کی بابت جوڑ دیا جس سے ان کے قارئین پر یہ تاثر پڑا کہ گویا امام لیث نے امام زہری رحمہم اللہ پر حدیث کے متعلق تنقید کی ہے اور انہیں ناقابل اعتبار سمجھا ہے۔

3: تیسرا بات یہ ہے کہ غامدی صاحب کے بقول امام زہری رحمہ اللہ کے بارے میں امام لیث بن سعد رحمہ اللہ نے یہ اعتراض کیا کہ ایک ہی مسئلہ میں بعض اوقات ان کے فتاویٰ جات مختلف ہوتے ہیں اور ہو سکتا ہے کہ غامدی صاحب یا انکے سٹوڈنٹس یا اعتراض کریں کہ جو شخص ایک ہی مسئلہ پر دو الگ الگ فتوے دے سکتا ہے تو کیا اسکی روایت کردہ احادیث میں تضاد نہیں ہو سکتا؟

اس پر ہم یہ کہتے ہیں کہ ایک ہی مسئلے میں امام مالک، امام ابوحنیفہ، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل حبہم اللہ جسے جلیل القدر فقہاء کی بھی ایک سے زائد آراء منقول ہوتی ہیں کیونکہ فتویٰ ہمیشہ حالات کے مطابق ہوتا ہے۔ بعض اوقات ایک شخص کو دیکھ کر مفتی ایک مسئلے میں ایک فتویٰ دیتا ہے اور بعض اوقات دوسرے شخص کو اس کے حالات کے مطابق بالکل اس کے برعکس فتویٰ دیتا ہے جیسا کہ اللہ کے رسول ﷺ نے ایک نوجوان کو روزے کی حالت میں اپنی بیوی کا بوسہ لینے سے روک دیا جبکہ ایک بوڑھے شخص کو اس کی اجازت دے دی۔ بعض اوقات یہ بھی ہوتا ہے کہ ایک عالم ایک مسئلے میں ایک فتویٰ دیتا ہے بعد میں اس کی رائے تبدیل ہو جاتی ہے اور وہ اس کے بالکل برعکس فتویٰ دیتا ہے جیسا کہ امام شافعی رحمہ اللہ کے بارے میں معروف ہے کہ ان کی ایک قدیم رائے ہے اور ایک جدید رائے ہے۔

4: چوتھی بات یہ ہے کہ امام لیث بن سعد رحمہ اللہ نے امام زہری رحمہ اللہ پر جو جرح کی ہے وہ ان کے فتاویٰ جات کے اعتبار سے ہے نہ کہ ان کی حدیث بیان کرنے کے اعتبار سے۔ اگر وہ حدیث کے معا ملے میں بھی ایسا ہی کرتے کہ بھی ایک روایت کو کچھ الفاظ کے ساتھ اور کبھی اس کے بالکل برعکس الفاظ کے ساتھ نقل کرتے تو امام لیث رحمہ اللہ اس کا ضرور تذکرہ فرماتے۔ جتنی جرح نقل کر کے غامدی صاحب امام زہری رحمہ اللہ کی شخصیت کو ممتازہ بنانا چاہتے ہیں اتنی جرح تو ائمہ رجال کے ہاں حدیث کے مسئلے میں امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ پر بھی موجود ہے لیکن اس جرح کے باوجود امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کی ایک فقیہ کی حیثیت سب کے نزدیک متفق علیہ اور مسلم ہے۔ اس لیے امام زہری رحمہ اللہ کے فتاویٰ پر جرح سے یہ بات لازم نہیں آتی کہ وہ حدیث میں بھی مجروح ہونگے۔ یہ تو ایسے ہی ہے جیسے کوئی شخص یہ دعویٰ کرے کہ ”فلاں شخص محدث نہیں ہے“ اور اس دعوے کے ثبوت کے لیے اگر اس کے پاس کوئی دلیل بھی ہو تو وہ یہ کہے کہ ”فلاں شخص فقیہ نہیں ہے۔“

5: پانچویں بات یہ ہے کہ غامدی صاحب نے امام زہری رحمہ اللہ کے بارے میں امام لیث بن سعد رحمہ اللہ کی جو ایک رائے نقل کی ہے اگر کسی ایک شخص کی رائے پر ہی کسی کے علمی مقام و مرتبہ کے تعین کا انحصار ہے تو ایسی آراء توہر فقیہ اور محدث کی ذات یا اس کی کتب کے بارے میں موجود ہیں تو کیا ایسی ایک شاذ رائے کی وجہ سے ان کے تمام علمی کام اور مرتبے کا انکار کر دیا جائے گا؟ کیا جمہور کی رائے کو چھوڑ کر کسی ایک کی رائے پر اتفاق کرنا درست ہے؟

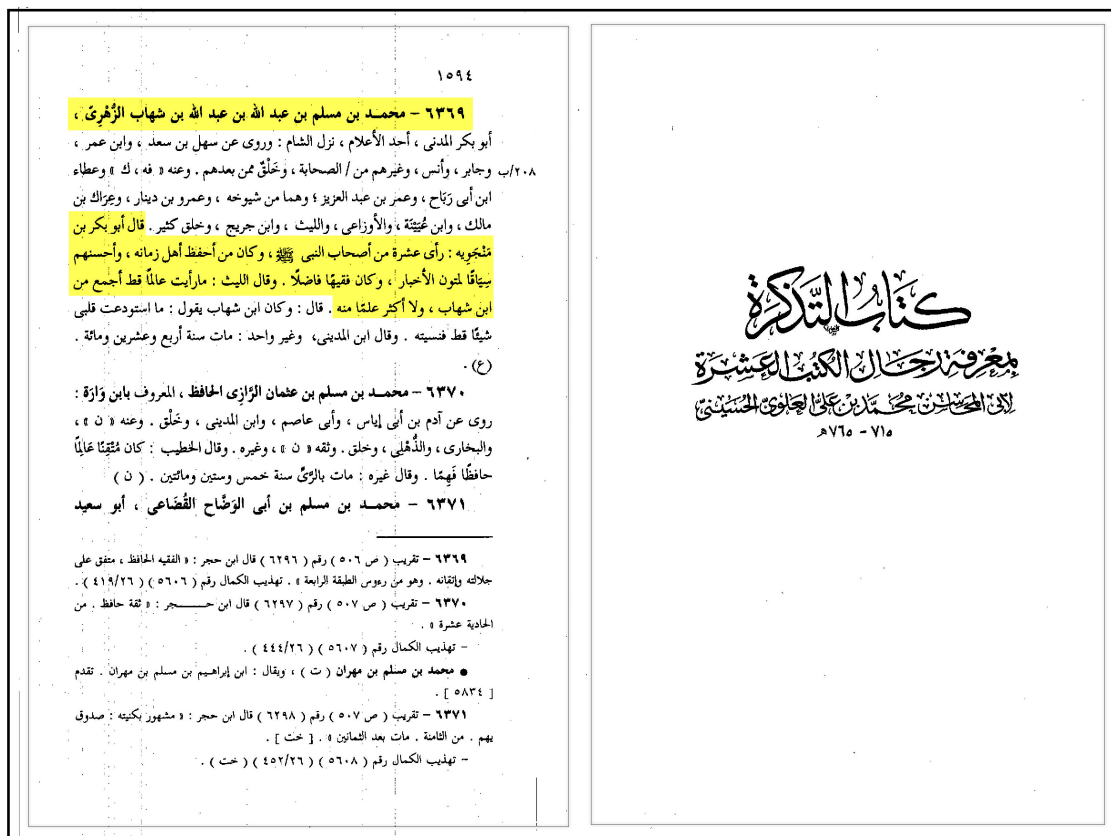
اب ہم امام محمد بن مسلم بن عبد اللہ بن شہاب زہری رحمہ اللہ کی ثقاہت کے متعلق آئمہ محدثین و فقہاء کرام کے اقوال آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں، ملاحظہ فرمائیں.....

وقال لیث: ما رأیت عالماً قط ان جمع من ابن شھاب ولا اکثر علاماً منه۔

”لیث نے کہا: کہ میں نے ابن شہاب زہری رحمہ اللہ سے زیادہ جامع العلوم کسی عالم کو نہیں دیکھا اور نہ ہی ان سے بڑے کسی

علم کو دیکھا ہے۔"

## (ملاحظہ فرمائیں کتاب التذکرہ بمعرفۃ الرجال الکتب العشیرہ صفحہ 1594)

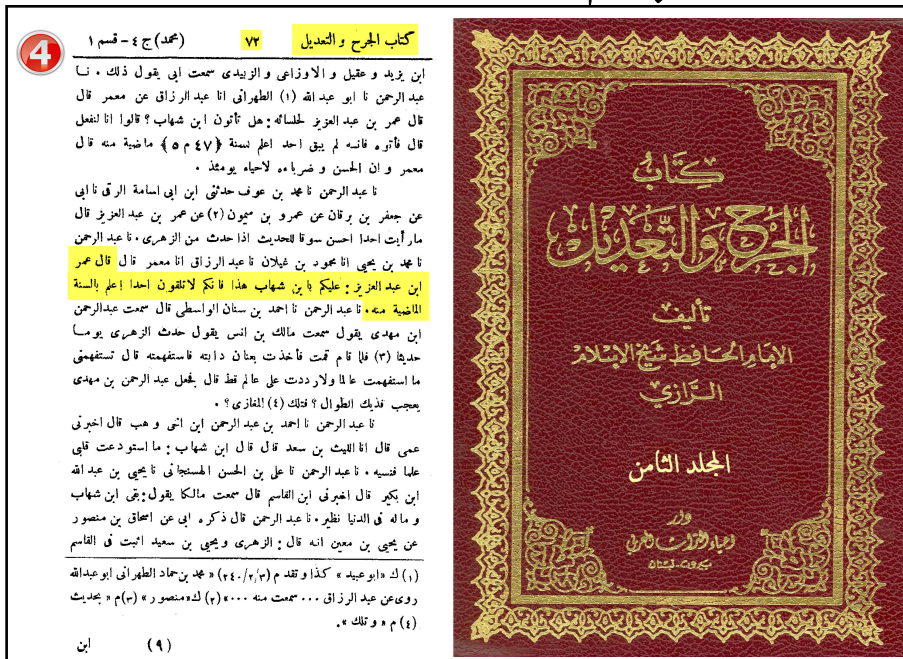


امیر المؤمنین عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ (المتوفی 101) فرماتے ہیں:

"عیکم بابن شہاب ہذا فاکم لاتلقون أحداً أعلم بالسنة الماضية منه۔"

تم پر ضروری ہے کہ تم اس ابن شہاب کو لازمی پکڑو کیونکہ ان سے زیادہ ماضی کی سنت کو جانے والا تم نہیں پایا ہوگا۔"

(ملاحظہ فرمائیں الجرح والتعديل لابن ابی حاتم جلد 8 صفحہ 72) (نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 4)



امام عمرو بن دينار رحمه اللہ (المتوفی 126) فرماتے ہیں:

"مَا رَأَيْتُ أَحَدًا بَصَرَ نَحْنَ بِهِ مِنَ الْزَّهْرِيِّ۔"

میں نے زہری سے زیادہ حدیث کی بصیرت رکھنے والا کوئی نہیں دیکھا۔

(ملاحظہ فرمائیں طبقات الکبریٰ لابن سعد جلد 5 صفحہ 354)

(نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 5)

5

أخبرنا محمد بن عمر، قال: حدثنا عبد الرحمن بن عبد العزيز، قال: دخل عبد الله بن عمر ومالك بن أنس على الزهري، وعيوني الزهري بهما رطوبة وهو مكتب، على وجهه خرة سوداء. فقال: كيف أصبحت يا أبا بكر؟ فقال: لقد أصبحت وأنا مُكتلٌ من عيني. فقال عبد الله: جئناك لنعرض عليك شيئاً من حديثك. فقال: لقد أصبحت وأنا مُكتلٌ. فقال عبد الله: اللهم غفر، والله ما كنا نصنع بك هذا حين كنا ثانٍ سالم بن عبدالله، ثم قال: عبد الله، أرق يا مالك فرأيت مالكا يقرأ عليه.

فقال الزهري: حسبك عمالك الله ثم عاد عبد الله فقرأ. قال عبد الرحمن: فرأيت مالكا يقرأ على الزهري.

أخبرت عن سفيان بن غيبية، قال: قال عمرو بن دينار: ما رأيت أحداً أبصر بحديث من الزهري.

قال سفيان: وكان الزهري يعرض عليه الشيء، قال: وجاء إليه ابن جرير فقال: أتريد أن أعرض عليك كتاباً، فقال: إن سعداً قد كلمني في ابنه سعد. فقال لي ابن جرير: أما رأيته يفُرق منه. فذكر حديث أبي الأحوص فقال له سعد: ومن أبو الأحوص؟ قال: أما رأيت الشيخ الذي يمكّن كلّه وكذا؟! يصفه له.

قال سفيان: وأجلس الزهري على بن زيد ممه على فراشه، وعلى الزهري ثوبان قد غسله فكانه وجد ريح الأشنان، فقال: لا تأمر بهما فُيجّرها. وجاء الزهري عند الغرب لدخول المسجد، ما أدرى طاف أم لا؟ فجلس ناجحة وعمرو مما يلي الأساطين، فقال له إنسان: هذا عمرو، فقال فجلس إليه. قال له عمرو ما معنوي أن تأتيك إلا أنت مُقدّد، فحدثنا ساعة وتساءلاً، وكان الزهري إذا ححدث قال: حثثني فلان وكان من أوصياء العلم، قال: وقال عبد الرحمن بن مهدي، عن وُهيب قال: سمعت أبوب يقول: ما رأيت أحداً أعلم من الزهري. قال ف قال صخرين ثُوربة: ولا الحسن؟ قال: ما رأيت أحداً أعلم من الزهري.

وقال عبد الرحمن بن مهدي: عن حماد بن زيد، عن يُرَدَّ عن مكحول قال: ما رأيت أحداً أعلم بستة ماضية من الزهري.

وقال شعيب بن حرب: قال مالك بن أنس: كنا نجلس إلى الزهري وللی

354

## الطبقات الکبریٰ

لِمُحَمَّدِ بْنِ سَعْدِ بْنِ مَنْعِي الْمَأْسِيِّ الْمَصْرِيِّ  
الْمَعْرُوفُ بِابْنِ سَعْدٍ

ابن حمزة الخامس

في طبقات أهل المدينة من التابعين

دراسة وتحقيق  
محمّد عبد القادر عطان

دار الكتب العلمية  
بيروت - لبنان

عبد الرحمن بن مهدي رحمه اللہ (المتوفی 198) فرماتے ہیں:

"ما رأيت أحداً أعلم من الزهري، فقال له صخر بن جويرية: ولا حسن: قال: ما رأيت أحداً أعلم من الزهري۔"

میں نے کسی کوزہری سے زیادہ اعلم نہیں دیکھا، تو صخر بن جويریہ نے ان سے کہا: حسن البصری بھی نہیں؟ انہوں نے اپنا قول

دہراتے ہوئے فرمایا: میں نے کسی کوزہری سے زیادہ اعلم نہیں دیکھا۔

(ملاحظہ فرمائیں تاریخ مدینہ دمشق جلد 55 صفحہ 347)

(نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 6)



قاسم بن ابی سفیان المعمر رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے سفیان بن عینہ سے پوچھا:  
”آیماً أَفَقَهَ أَوْ أَعْلَمْ إِبْرَاهِيمَ الْخَجْنَى أَوَ الْزَّهْرَى قَالَ الزَّهْرَى۔“

ابراهیم الْخَجْنَى اور زَهْرَى میں سے کون زیادہ بڑا فقیہ اور عالم ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا: ”زَهْرَى زیادہ بڑے ہیں۔“

(ملاحظہ فرمائیں تاریخ مدینہ دمشق جلد 55 صفحہ 355)

(نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 8)

8

محمد بن مسلم بن عیید اللہ بن عبد اللہ

بنکر محمد بن احمد، ثنا جدی یعقوب، ثنا محمد بن معاویہ، قال: سمعت سفیان بن عینہ  
یقول: مات الزَّهْرَى يوم مات وهو أعلم الناس بالسنة.

قال: وحدَّثنا جدی، ثنا القاسم بن أبي سفیان المعمری قال [سالت] (۱) سفیان بن  
عینہ: قلت: آیماً أَفَقَهَ أَوْ أَعْلَمْ إِبْرَاهِيمَ الْخَجْنَى أَوَ الزَّهْرَى؟ قال: الزَّهْرَى، لا أَبَاكَ.

أَخْبَرَنَا أَبُو الْقَاسِمِ بْنَ السَّمَرْقَنْدِيِّ، أَتَيْنَا مُحَمَّدَ بْنَ أَخْمَدَ الْأَنْبَارِيِّ، أَتَيْنَا أَبُو  
الْخَسْنَ مُحَمَّدَ بْنَ الْمَغَنَّسِ بْنَ جَعْفَرٍ بْنَ مُحَمَّدٍ الْبَغْدَادِيِّ الْبَرَازِ، أَتَيْنَا أَبُو مُحَمَّدِ الْخَسْنَ بْنَ  
رَشِيقَ الْمَسْكُرِيِّ، ثنا أَبُو الْقَاسِمِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ الْمَغَنَّسِ الْبَرَازِ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ  
الْمَلِكِ بْنَ زَنْجُوْيَةَ، ثنا عَبْدُ الرَّزَاقَ، عَنْ أَبِي عِينَةَ قَالَ: مُخْدِثُو أَهْلِ الْحِجَارَ ثَلَاثَةُ: أَبْنَ  
شَهَابٍ، وَيَخْيَى بْنِ سَعِيدٍ، وَابْنَ جَرَیْجٍ.

أَخْبَرَنَا أَبُو مُحَمَّدِ الْمَرْكَبِيِّ، ثنا أَبُو مُحَمَّدِ الصَّوْفِيِّ، أَتَيْنَا أَبُو مُحَمَّدِ الْعَدْلِ، أَتَيْنَا أَبُو  
الْمَيْمَونَ، ثنا أَبُو زَرْعَةَ (۲)، ثنا أَبُو سَهْرَةَ، ثنا سَعِيدُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ، عَنْ شَيْعَمَانَ بْنِ مُوسَى  
قَالَ: إِنْ جَاءَنَا الْعِلْمُ مِنَ الْحِجَارَ مِنَ الرَّهْرَى قَبْلَنَا، إِنْ جَاءَنَا مِنَ الشَّامِ عَنْ مَكْحُولٍ قَبْلَنَا،  
إِنْ جَاءَنَا مِنَ الْجَزِيرَةِ عَنْ مَيْمَونٍ قَبْلَنَا، إِنْ جَاءَنَا مِنَ الْعَرَقِ عَنْ الْخَسْنَ قَبْلَنَا، قَالَ سَعِيدٌ:  
كَانَ هُولَاءِ الْأَرْبَعَةِ الْعُلَمَاءِ فِي زَمَانِ هَشَامَ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ.

أَخْبَرَنَا أَبُو الْقَاسِمِ إِسْمَاعِيلَ بْنَ أَخْمَدَ، أَتَيْنَا مُحَمَّدَ بْنَ هَبَّةِ اللَّهِ، أَتَيْنَا مُحَمَّدَ بْنَ  
الْخَسْنَ، أَتَيْنَا عَبْدَ اللَّهِ، ثنا يَعْقُوبَ (۳)، ثنا زَيْدُ بْنُ بَشَرٍ، أَتَيْنَا أَبِنَ وَهْبٍ، أَخْبَرَنِيَ الْلَّيْثُ،  
عَنِ الْجَمْجُوْيِ قَالَ: لَوْلَا أَبْنَ شَهَابٍ لَذَهَبَ كَثِيرٌ مِنَ الْمُسْنَنِ.

قال: وحدَّثَنَا يَعْقُوبُ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحِيمِ قَالَ: قَالَ عَلَيْهِ الَّذِينَ أَفْتَوُا:  
الْحَكْمَ، وَحَمَادَ، وَقَتَادَةَ، وَالْزَّهْرَى [وَالْزَّهْرَى] (۴) أَفْقَهُمْ عَنْدِي.

أَخْبَرَنَا أَبُو مُحَمَّدِ بْنِ طَالُوسَ، أَتَيْنَا أَبِي عَثْمَانَ، أَتَيْنَا أَبُو عَمْرٍ، أَتَيْنَا مُحَمَّدَ، حَدَّثَنَا  
جَدِی یعقوب، قال: سمعت علی بن عبد اللہ - هو ابن المدینی - يقول: أفتی أربعة: الحكم،  
وَحَمَادَ، وَقَتَادَةَ، وَالْزَّهْرَى [الْزَّهْرَى] (۵) عندي أفقهم (۶).

(۱) زیادة لازمة عن (۲).

(۲) مختصرًا في تاريخ أبي زرعة ۲۴۹/۱.

(۳) زیادة ملائمة لبيان انتسابه.

(۴) مز المخبر عن ابن المدینی قریباً.

## تاریخ میہنہ درمشق

وَذَكَرَ فَضْلَهَا وَسَعْيَهَا مِنْ هَلْهَاصَنَ الْأَعْمَالِ أَوْ اهْتَازَ  
بِغَواهِهَا مِنْ وَارِدِهَا وَأَهْلِهَا

تصنیف

الإِمَامُ الْعَالَمُ الْمُحَافظُ أَبِي الْقَاسِمِ عَلَيْهِ بَرَكَاتُهُ  
ابن هَبَّةِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الشَّافِعِيِّ

الْمَوْفَّ بِابْنِ عَسَكَرٍ

۵۷۱ م - ۴۹۹ هـ

درستہ و تحقیقہ

محبّت الدّین الّذی تَعَدَّدَ عَمَرُهُ بِخَلْقِهِ الْعَرَوِیِّ

الجمع الخامس والخمسون

محمد

طہران

طباعتہ و انتشارہ الفردی

امام ابوالحسن الحجلي رحمہ اللہ (المتوفی 261) فرماتے ہیں:

”تَبَرَّعَ بِشَفَقَةٍ۔“

اسی صفحہ پر مزید نیچے حاشیہ میں بھی عمر بن عبد العزیز اور امام ملک کی گواہی بھی موجود ہے۔

(ملاحظہ فرمائیں کتاب الشفات للحجلي جلد 2 صفحہ 412)

(نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 9)

١٤٩٦ - محمد بن كنافة الأنصاري (٢٢) يكتفي أبا يحيى: (كوني ثقة).

١٤٩٧ - محمد بن ماهان (٢٣) : (واسطى)، صدوق، كنيته أبو حنيفة.

١٤٩٨ - محمد بن المبارك الصوري (٢٤) : ثقة.

١٤٩٩ - محمد بن مسلم بن عائذ (٢٥) : (مدني)، ثقة.

١٥٠ - محمد بن مسلم بن عبد الله بن شهاب الزهري (٢٦) :  
(مدني)، تابعي، ثقة.

(٢٧) هو محمد بن عبد الله بن عبد الأعلى المعروف بابن كنافة: وثقة أيضاً: ابن معين، وأبو داود، وبعقوب بن شيبة، وغيرهم. «التبذيب» (٢٥٩:٩)، اللسان (٣٣:٤)، الميزان (٥:٣٧).

(٢٨) له ذكر في الميزان (٣٣:٤)، اللسان (٥:٣٧).

(٢٩) محمد بن المبارك بن يعلى القرشي الصوري، أبو عبد الله الفلاسي، سكن دمشق: متفق على توثيقه، أخوه له الجماز، متزوج في «التبذيب» (٤٤٢:٩).

(٣٠) وثقة أيضاً ابن حبان (٣٤٩:٧)، «التبذيب» (٩:٤٤٥).

(٣١) محمد بن شهاب بن عبد الله بن شهاب الزهري من زعترة، وكنيته أبو بكر، (١٢٤-٥٠).

(٣٢) مسكنه ببلدة كان إماماً، حجة في الفقه والحديث. حرساً على الطلب، بصيراً بالقرآن، حتى صار مرجع علماء الحجاز والشام. قال فيه الليث: ما رأيت عالماً أقطع أعلم من الزهري. حدث في التسفيغ فقال: لا يحسن إلا هذا، وإن حدث عن العرب والأسباب فلت: لا يحسن إلا هذا، وإن حدث عن القرآن والسنة فكذلك.

وقال عمر بن عبد العزير: «لم يبن أحد أعلم بست ماضيه من الزهري».

وقال مالك: يقى ابن شهاب وماله في الدنيا ظهر.

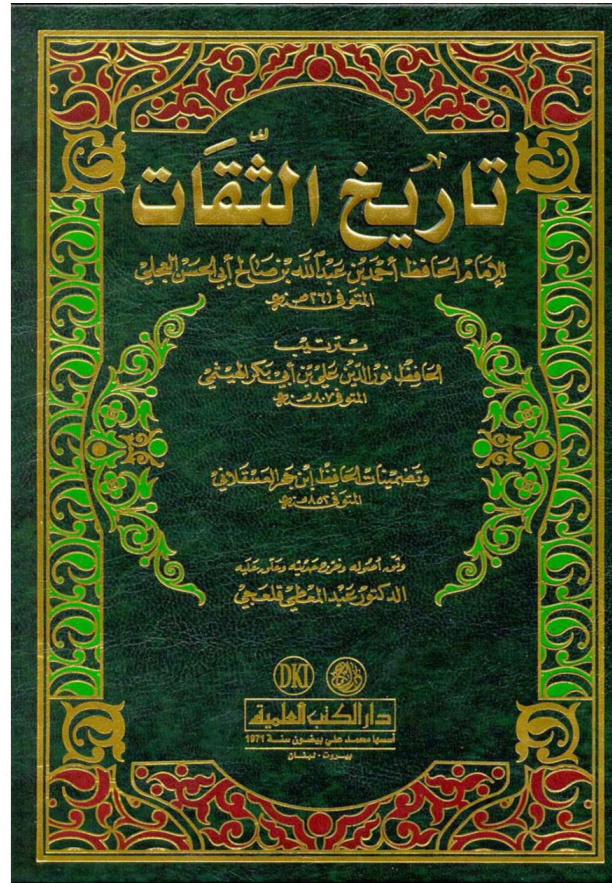
وأقاضى الحديثون في توثيق رواية الزهري، فقال ابن الصلاح: روى لنا عن أبي بكر بن شيبة أنه قال:

أحسن أنسابه كلها: الزهري، عن علي بن الحسين عن أبيه، عن علي، ولكن البخاري قال: أحسن

الأنساب كلها: مالك عن نافع عن ابن عمر.

وقال عبد الغني في (الكتاب) منسوباً إلى النسائي: أحسن أنسابه زهري عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أربعة:

- ٤١٢ -



امام ابو زرعة الرازى رحمه اللہ (المتوفى 264) سے پوچھا گیا:

"آئی الامانادا صح؟ قال الزہری عن سالم عن ابی یہیہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم صحیح۔" کون سی اسناد سب سے زیادہ صحیح ہے؟ انہوں نے فرمایا، زہری عن سالم عن ابی یہیہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم سب سے زیادہ صحیح ہے۔۔۔۔۔ (اور پھر دو مزید اسناد بیان کیں)۔

(ملاحظہ فرمائیں الجرح والتعديل ابن ابی حاتم جلد 2 صفحہ 26) (نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 10)

حدثنا عبد الرحمن قال سألت إبازرعة قلت أى الاستاد اصح؟

قال الزہری عن سالم عن ابی یہیہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم صحیح، وتصور عن ابراهیم عن علامة عن عبد الله بن علی عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم صحیح، وابن عون عن محمد بن سیرین عن عبیداللہ السمااني عن علی عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم صحیح۔

حدثنا عبد الرحمن قال سألت إبازرعة عن سهل بن ابی صالح عن ابی یہیہ ابی هریرۃ ابی الیک او العلاء بن عبد الرحمن عن ابی یہیہ عن ابی هریرۃ؟ قال سهل اشہد۔

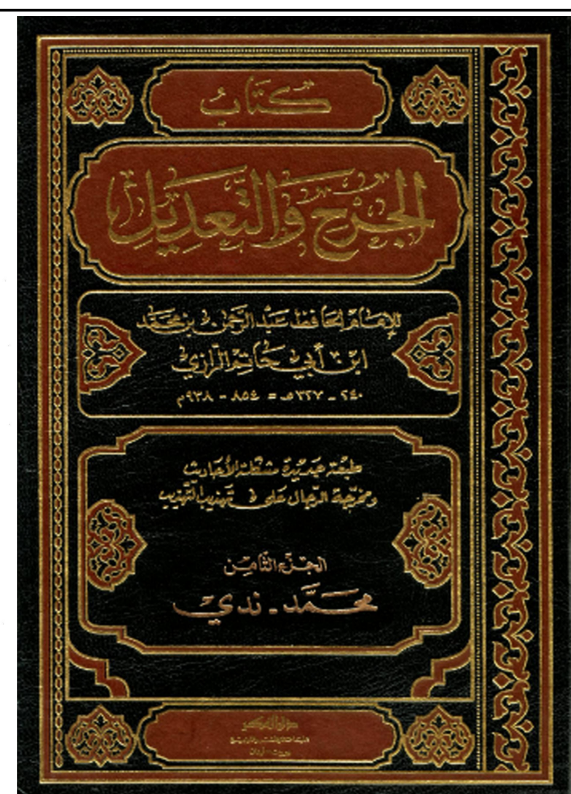
حدثنا عبد الرحمن قال قلت لابی زدراة ابی الزناد عن ابی الیک عن ابی هریرۃ ابی الیک او العلاء بن عبد الرحمن عن ابی یہیہ عن ابی هریرۃ، او سهل [بن ابی صالح - ١] عن ابی یہیہ عن ابی هریرۃ؟ قال جیما ما اقر بهم۔

حدثنا عبد الرحمن قال سألت إبازرعة عن ابی الزناد وورقاء وشعب بن ابی حزنة والغيرة بنت عبد الرحمن [المدینی - ١] کلم عن ابی الزناد [عن الاعرج - ١] عن ابی هریرۃ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم من احب الیک منه؟ (٢١ م) قال ورقاء ابی الیک من کلم، قلت بعده من احب الیک؟ قالت الغيرة ابی الیک من ابی الزناد وشعب، قلت ابی الزناد وشعب؟ قالت شعب اشہد حدیها وراسخ منہ۔

(٢) حدثنا عبد الرحمن قال سمعت ابی يقول جاریت احمد بن حبیل من شرب النبيذ من محدث الكوفة وبيه له عدداً منهم فقال هذه زلات لهم ولا تستقطع بزلاقتهم عذالتهم۔

(٣) من م (٢) هذه المسکایة والی تلها تأخرت فی الماء الآخر الباب الای باب بیان صفة من محمل۔

حدثنا

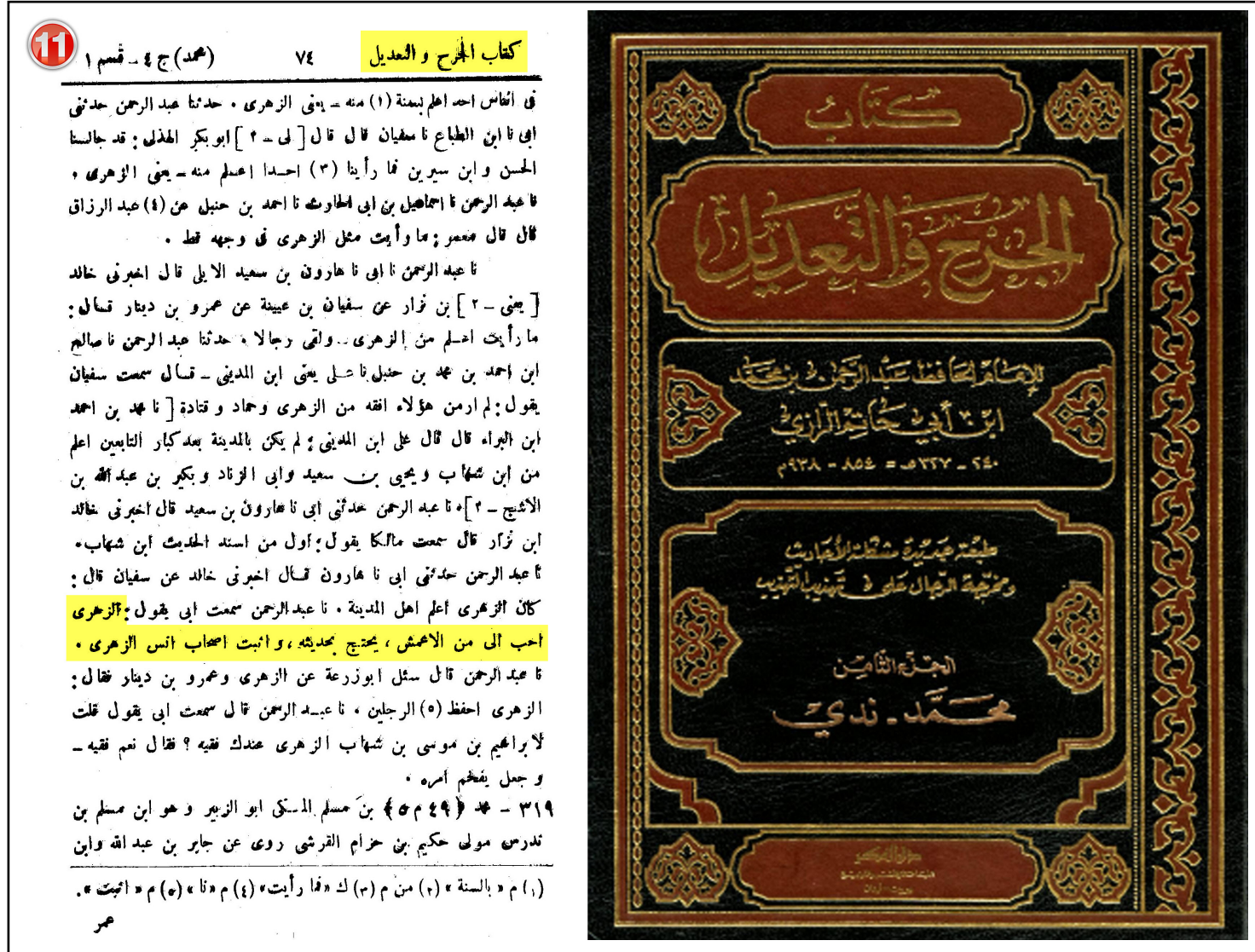


امام ابو حاتم الرازی رحمہ اللہ (المتوفی 275) فرماتے ہیں:

"الزہری احبابی من الاعمش، تکثیج بحذیثہ، واثبۃ اصحاب انس الزہری۔"

زہری مجھے اعمش سے بھی زیادہ پسند ہیں، ان کی حدیث سے جدت پکڑی جاتی ہے، اور انس رضی اللہ عنہ کے اصحاب میں سے زہری سب سے زیادہ ثابت (ثقة) ہیں۔

(ملاحظہ فرمائیں الجرح والتعديل لابن ابی حاتم جلد 8 صفحہ 74) (نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 11)



امام شمس الدین الذہبی رحمہ اللہ (المتوفی 748) نے سیر اعلام النبیاء میں 24 صفحات پر مشتمل امام زہری کی تفصیلی سیرہ لکھی،

اور فرمایا:

"الإمام، العلام، حافظ زمانه" یعنی علم کے امام فرمایا ہے انہیں۔

(ملاحظہ فرمائیں سیر اعلام النبیاء جلد 5 صفحہ 326)

(نیز ملاحظہ فرمائیں سکین نمبر 12)

11

كتاب الجرح والتعديل

74

(محمد) ج 4 - فصل 1

فی افاض احمد اعلم بسنۃ (۱) منه - یعنی الزہری - حدثنا عبد الرحمن حدثنا  
ابی نا ابن الطیاط ناصفیان قال قال [۱ - ۴] ابو بکر المذکول: قد جالسا  
الحسن وابن سیدین فما رأینا (۲) احمد اعلم منه - یعنی الزہری -  
فأبْدَى الرَّحْمَنُ نَاصِفَهُ بْنَ ابْنِ الطَّیَاطِ نَاصِفَةَ نَاصِفَةَ ابْنِ ابْنِ حَبْلَهُ مِنْ (۳) عَبْدِ الرَّازِقِ  
قال قال فَعَمِرْهُ مَا وَأْتَتْ مِثْلَ الزَّهْرِیِ فِی وِجْهِهِ قَطْ .  
نَاعِبُ الرَّحْمَنُ نَاصِفَهُ بْنَ هَارُونَ بْنَ سَعِدِ الْأَبْلَیْلِ قَالَ اخْبَرْنِی خَالِدٌ  
[یعنی - ۲] بْنُ زَارٍ عَنْ سَعِدِیَنَ بْنَ عَبِيَّةَ عَنْ عَمِرْوَ بْنِ دِيَارَ ثَنَابَ: مَا رَأَيْتَ اَعْلَمَ مِنْ الزَّهْرِیِ . وَاقِیْ رَجَالاً - حدثنا عبد الرحمن ناصف  
ابن احمد بن محمد بن حنبل ناصفیلی یعنی ابن المدینی - قَالَ سَمِعْتَ سَعِدِیَنَ  
یقُولُ: لَمْ اَدْرِمْ هَؤُلَاءِ اَقْهَهَ مِنْ الزَّهْرِیِ وَجَهَادَ وَقَاتَدَ [نا] مَهْدَ بْنَ اَحْمَدَ  
ابن الْبَرَاءَ قَالَ قَالَ عَلَى ابْنِ الْمَدِینَیِ لَمْ يَكُنْ بِالْمَدِینَةِ بَعْدَ كَارَ الْتَّابِعِينَ اَعْلَمَ  
مِنْ ابْنِ شَهَابٍ وَعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ شَهَابٍ بْنِ سَعِدٍ وَابْنِ اَزْرَادٍ وَبَكِيرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ  
الْاَشْجَعِ . [۴] نَاعِبُ الرَّحْمَنُ حَدَّثَنِی ابی نَاصِفَهُ بْنَ هَارُونَ بْنَ سَعِدٍ قَالَ اخْبَرْنِی خَالِدٌ  
ابن زَارٍ قَالَ سَمِعْتَ مَالِکَ يَقُولُ: اُولُو مِنْ اَسْنَدِ اَحْدَادِ ابْنِ شَهَابٍ .  
نَاعِبُ الرَّحْمَنُ حَدَّثَنِی ابی نَاصِفَهُ بْنَ هَارُونَ قَالَ اخْبَرْنِی خَالِدٌ عَنْ سَعِدِیَنَ  
کَانَ الزَّهْرِیِ اَعْلَمَ اَهْلَ الْمَدِینَةِ . نَاعِبُ الرَّحْمَنُ سَمِعْتَ ابی یَقُولُ: [الزَّهْرِیِ]  
احب الی من الاعمش ، یتحجج بحدیثه ، واثبۃ اصحاب انس الزہری .  
نَاعِبُ الرَّحْمَنُ قَالَ سَمِلَ ابْوَزَرْعَةَ عَنِ الزَّهْرِیِ وَعَمِرْوَ بْنِ دِيَارَ ثَنَابَ: الزَّهْرِیِ احْفَظَ (۵) الرَّجُلَيْنَ ، نَاعِبُ الرَّحْمَنُ قَالَ سَمِعْتَ ابی یَقُولُ قَلَتْ  
لَبْرَاعِیْمَ بْنَ مُوسَیِ بْنَ شَهَابٍ الزَّهْرِیِ عَنْدَكَ فَقِیْهِ؟ قَالَ نَعَمْ فَقِیْهِ -  
وَجَلَلَ بِفَضْلِ اُمْرِهِ .  
۳۱۹ - ۴۶ (۵ م ۴۶) بن مسلم المسنی ابو الزیر و هو ابن مسلم بن  
ندر من مولى حکیم بن حرام القرشی روی عن جابر بن عبد الله و ابن  
(۱) م « بالسنۃ » (۲) من م (۳) ک « فارأیت » (۴) م « نا » (۵) م « ابیت » .

مکمل

وَعَنْهُ أَبْنَى الْحَسْنَ، وَحَجَاجُ بْنُ أَرْطَاهُ، وَقُرْبَةُ بْنُ خَالِدٍ، وَزَكْرِيَا بْنُ أَبِي زَيْدٍ، وَمُسْعَرٌ، وَخَلْقٍ.

١٦٠ - أخبار الزهرى \* (ع)

محمد بن مسلم بن عبید الله بن عبد الله بن شهاب بن عبد الله بن الحارث بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب، الإمام العلم، حافظ زمانه أبو يكر القرشي الزهري المدني نزيل الشام.

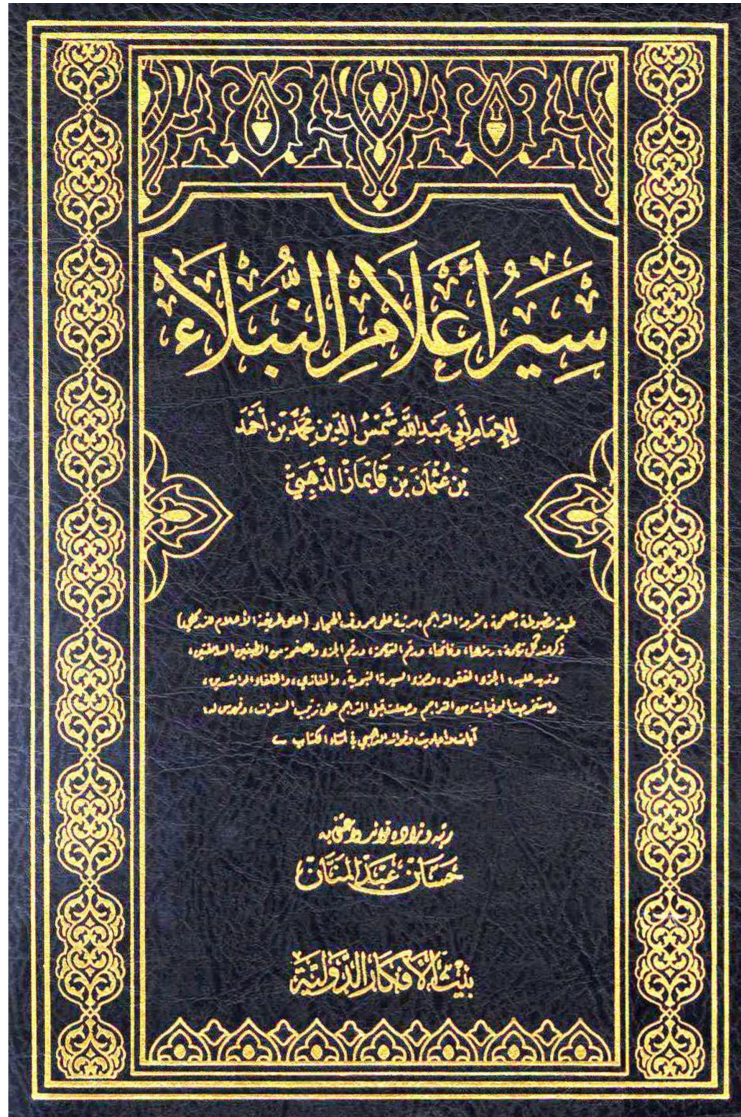
روى عن ابن عمر، وجابر بن عبد الله شيئاً قليلاً، وبتحمّل أن يكون سمع منها، وأن يكون رأى أبا هريرة وغيره، فإن مولده فيما قاله دحيم وأحمد بن صالح في ستة خمسين، وفيما قاله حليفة بن خياط: ستة إحدى وخمسين.

روى عنية: حدثنا يونس بن يزيد، عن ابن شهاب، قال: وفدت إلى مروان، وأنا مُحتلِّم، فهذا مطابق لما قبله، وأبى ذلك يحيى بن بُكير، وقال: ولد سنة ست وخمسمائة حتى قال له يعقوب الفسوسي، فإنَّهم يقولون: إنه وفدى إلى مروان، فقال: هذا باطل، إنما خرج إلى عبد الملك بن مروان، وقال: لم يكن عنية موضعًا لكتاب الحديث.

قال أحمد العجلي : سمع ابن شهاب من ابن عمر ثلاثة أحاديث ، وقال عبد

\* طبقات خليفة: ٢٦١، التاريخ الكبير ٢٢٠/١، التاريخ الصغير ٣٢٠/١، تاريخ الفسروي ٦٢٠/١، الجرج والتعديل ٧٧٨، مجمع المزباني: ٣٤٥، حلية الأولياء ٣٦٠/٣، طبقات الشيرازي: ٣٣، تذيب الأسماء ٩٠١، وفات الأعيان ١٧٧٤/٤، ٩٢، ١٧٩، تهذيب الكمال ١٢٣٨، تلخيص الإسلام ١٣٧٥، تذكرة الحفاظ ١٠٨١، ميزان الاعتدال ٤٤/٤، العبر ١٥٨١، البداية ٣٤٩، طبقات القراء ٢٦٧٧، صفة الصفوة ٧٧٧، تهذيب التهذيب ٤٤٥٩، التحوم الراهن ٢٩٤١، طبقات الحفاظ: ٤٢، ٤٣، خلاصة تهذيب الكمال ٣٥٩، شذرات النهض ١٦٧١.

૩૨૬



قارئین کرام! اب ذرا تد لیں کے حوالے سے بھی ملاحظہ فرمائیں جس کو غامدی صاحب نے امام زہری رحمہ اللہ سے روایات قبول نہ کرنے میں درج کیا ہے۔

امام زہری رحمہ اللہ اور تدليس

جناب عامدی صاحب نے امام زہری رحمہ اللہ کی روایات قبول نہ کرنے کی جو تین وجوہات بیان کی ہیں ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ وہ تدليس کرتے ہیں۔

غامدی صاحب لکھتے ہیں ..... "صحاب میں یہ اصلاً ابن شہاب زہری کی وساطت سے آئی ہیں۔ انہے رجال انھیں تدليس اور ادرج کا مرکب تو قرار دیتے ہی ہیں، اس کے ساتھ اگر وہ خصائص بھی پیش نظر رہیں جو امام لیث بن سعد نے امام مالک کے نام اپنے ایک خط میں بیان فرمائے ہیں تو ان کی کوئی روایت بھی، بالخصوص اس طرح کے اہم معاملات میں، قابل قبول نہیں ہو سکتی۔"

غامدی صاحب جن ائمہ رجال پر اعتماد کرتے ہوئے امام زہری رحمہ اللہ کوتہ لیس اور ادراج کا مرکب قرار دے رہے ہیں وہی ائمہ رجال امام زہری رحمہ اللہ کی روایات کو قبول کرتے ہیں۔ صحاح ستہ کے مؤلفین نے امام زہری رحمہ اللہ سے روایات لی ہیں اور ائمہ جرح و تعدیل نے ان پر صحیح کا حکم بھی لگایا ہے جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ ائمہ محدثین و رجال کے نزدیک امام زہری رحمہ اللہ کی روایات مردود نہیں بلکہ مقبول ہیں۔ امام زہری رحمہ اللہ کی سبعة احکام کی روایت پر غامدی صاحب تدقیق کر رہے ہیں اور اس کو مردود قرار دے رہے ہیں وہ صحیح بخاری کی روایت ہے کہ جس کی صحت پر محدثین کا اتفاق ہے۔

قابل غور بات یہ ہے کہ علم حدیث میں غامدی صاحب کا مقام و مرتبہ کیا ہے یا ان کی خدمات کیا ہیں جس کی بنیاد پر وہ صحیح بخاری کی روایات کو مردود کہہ رہے ہیں؟ امام بخاری رحمہ اللہ کہہ رہے ہیں کہ یہ روایت صحیح ہے اور ان کی رائے کو قبول کیا جائے تو بات سمجھ میں بھی آتی ہے کیونکہ وہ حدیث کے امام ہیں۔ اسی طرح اگر امام دارقطنی رحمہ اللہ صحیح بخاری کی روایات پر تدقیق کریں تو بات سمجھ میں بھی آتی ہے کیونکہ وہ اس کے اہل بھی ہیں اور فین حدیث اور اس کی اصطلاحات کی روشنی میں ہی روایات پر بحث کرتے ہیں، لیکن غامدی صاحب جیسے محقق اگر صحیح بخاری کی روایات کو مردود کہنے لگ جائیں تو علم دین کا اللہ ہی حافظ ہے، کیونکہ نہ تو وہ فین حدیث اور اس کی اصطلاحات سے کما حقہ واقف ہیں اور نہ ہی وہ اس کے طے شدہ اصولوں کی روشنی میں احادیث کے بارے میں فیصلہ کرتے ہیں۔ اس سلسلے میں چند مزید پہلوؤں کو بھی مد نظر رکھنا چاہیے:

1: پہلی بات تو یہ ہے کہ صرف تد لیس کوئی ایسا عیب نہیں ہے کہ جس کی وجہ سے کسی راوی کی روایات کو مردود قرار دیا جائے۔ امام ابن الصلاح رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

ان التد لیس کذبا و انما هو ضرب من الامیحام بلفظ محتمل  
”تد لیس جھوٹ نہیں ہے یہ تو محتمل الفاظ کے ساتھ ابہام کی ایک قسم ہے۔“

2: دوسری بات یہ ہے کہ امام زہری کی تد لیس وہ تد لیس نہیں ہے جس معنی میں ملتا؟ خرین اس کو تد لیس کہتے ہیں، بلکہ وہ ارسال کی، ہی ایک قسم ہے جس کو بعض متفقین نے تد لیس کہہ دیا۔

شیخ ناصر بن احمد الفہد لکھتے ہیں:

”لم اجد احدا من المتفقين مي وصفه بالتد لیس غیر ان ابن حجر ذکر ان الشافعی والدارقطنی وصفاه بذلك والذی یظہر انھما ارادا الارسال لا التد لیس بمعناه الخاص عند المتأخرین او انھم ارادوا مطلق الوصف بالتد لیس غیر القادر... وھم من اهل المدينه والتد لیس لا یعرف في المدينه۔“

”میں نے متفقین میں سے کسی ایک کو بھی نہیں یا یا جس نے امام زہری رحمہ اللہ کوتہ لیس سے متصف کیا ہو، صرف ابن حجر رحمہ

اللہ نے لکھا ہے کہ امام شافعی رحمہ اللہ اور امام دارقطنی رحمہ اللہ نے ان کو تد لیس سے متصف کیا ہے۔ اور صحیح بات یہ ہے کہ ان دونوں حضرات کے کلام کا مفہوم یہ ہے کہ امام زہری رحمہ اللہ ارسال کے مرتكب تھے نہ کہ اس معنی میں تد لیس کے کہ جس معنی میں یہ متاخرین میں معروف ہے یا ان کا مقصد امام زہری رحمہ اللہ کو مطلقاً ایسی تد لیس سے متصف کرنا تھا جو کہ عیب دار نہ ہو۔۔۔ امام زہری رحمہ اللہ اہل مدینہ میں سے ہیں اور اہل مدینہ میں تد لیس معروف نہ تھی۔"

3: تیسرا بات یہ کہ امام زہری رحمہ اللہ سے تد لیس شاذ و نادر ہی ثابت ہے۔

امام ذہبی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

"کان یہ لیس فی النادر"

"وہ شاذ و نادر ہی تد لیس کرتے تھے"۔

باقی ابن حجر رحمہ اللہ کا یہ کہنا کہ امام زہری رحمہ اللہ تد لیس میں مشہور تھے صحیح نہیں ہے، کیونکہ متفقہ مین میں سے کسی نے بھی یہ بات نہیں کی۔

شیخ ناصر بن حمد الفہد لکھتے ہیں:

ویسر اثبات تد لیس الزہری (التد لیس الخاص) فضلا عن ان پشتہرہ

"امام زہری رحمہ اللہ کے بارے میں تد لیس (تد لیس خاص) کو ثابت کرنا ہی مشکل ہے چہ جائیکہ یہ دعویٰ کیا جائے کہ وہ تد لیس میں مشہور تھے"۔

امام صنعاوی رحمہ اللہ نے بھی ابن حجر رحمہ اللہ پر یہ اعتراض وارد کیا ہے کہ انھوں نے امام زہری رحمہ اللہ کا شمار مددسین کے تیسرے طبقے میں کیوں کیا ہے!

امام صنعاوی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

"فما كان تکسن ان يعده الحافظ ابن حجر في هذه الطبقه بعد قوله انه اتفق على جلالته و اتقانه"۔

یہ بات اچھی نہیں ہے کہ ابن حجر رحمہ اللہ نے امام زہری رحمہ اللہ کو تیسرے طبقے میں شمار کیا، جبکہ خود ابن حجر کا امام زہری رحمہ اللہ کے بارے میں یہ قول موجود ہے کہ ان کے علمی مقام اور حافظے کی پختگی پر محدثین کا اتفاق ہے۔

